
Resumen. El artículo aborda, desde un enfoque pastoral, el mo-
delo de autoridad que concuerda con el carácter e intención de 
Dios según los textos bíblicos. A partir del léxico bíblico y de 
expresiones relacionadas con el tema, se adentra en el ejercicio 
de esta y su valoración para mostrar que el énfasis del modelo 
divino de autoridad no está en el poder o la posición sino en 
la función benefactora y constructiva de la comunidad de fe. 
Este es el modelo de Cristo y el que debe implementarse en la 
comunidad de discípulos.

Palabras clave: autoridad, poder, posición, sanadora, construc-
tora, servicio, redentora.

* Eliseo Casal fue Pastor durante más de treinta y cinco años en Barcelona, España. Licenciado en 
Ciencias Eclesiásticas y Máster en Biblia y Teología por la FTC. Imparte diversas asignaturas de 

Biblia en instituciones españolas e internacionales. 

AUTORIDAD CONSTRUCTIVA
Eliseo Casal Chousa*

74

BYTHOY Nº 4 (06-2023) 53-73

BYTHOY_1-23.indd   74BYTHOY_1-23.indd   74 29/6/23   9:2129/6/23   9:21

BYTH Vol. IV / Núm. 3

77



78

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

Abstract. The article addresses, from a pastoral perspective, 
the model of authority that is in accordance with the character 
and intention of God according to the biblical texts. Based on 
biblical vocabulary and expressions related to the topic, it delves 
into the exercise of authority and its evaluation to show that 
the emphasis of the divine model of authority is not on power 
or position but on the beneficial and constructive function of 
the community of faith. This is the model of Christ and the one 
that must be implemented in the community of disciples. 

CONSTRUCTIVE AUTHORITY

Keywords: authority, power, position, healer, builder, servi-
ce, redeemer.  



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

79

CUESTIONES INTRODUCTORIAS 

La autoridad y su desempeño, forma parte esencial del mensa-
je bíblico. Desde el Génesis, es ejercida por Dios como creador: 
con su sola palabra pone en orden el caos y construye un espa-
cio ideal para el desarrollo de la humanidad, culmen de la obra 
creadora. Dios es la fuente y la delega en el ser humano para que 
señoree sobre la creación y en armonía con esta. 

Con la entrada del pecado la autoridad se pervierte y se con-
vierte en un dominio opresor en el que se ejerce violencia sobre 
el prójimo. Sin embargo, existe una alternativa al modelo que 
privilegia posición y poder. Es un modelo que, regresando a la 
fuente e inspirado en la acción y el carácter de Dios, tiene una 
orientación principalmente constructiva, como se expresa en el 
cuidado y obrar de Dios en favor de su pueblo. Este paradigma 
no se plantea principalmente la pregunta de ¿quién manda? Más 
bien responde a la cuestión de ¿quién sirve? 

A pesar de que para muchos la palabra tiene una carga nega-
tiva, experimentando más bien el autoritarismo que una genuina 
autoridad, una aproximación a los textos bíblicos pone de relieve 
los aspectos positivo y constructivo como parte esencial para el 
ejercicio de esta, deslegitima su mal uso y nos enfoca en su di-
mensión redentora, liberadora. 

Una visión de la autoridad que privilegie la “constructividad” 
en lugar de la posición, el poder o el dominio, fomentará, sin 
duda, una mayor apertura a la participación comunitaria, tanto 
de hombres como de mujeres, que ejercen sus dones para el be-
neficio de la iglesia. 

El concepto de constructividad quiere remarcar que, si bien 
Dios tiene todo el poder y potestad de realizar su voluntad, en 
el mensaje bíblico existe una relación sostenida entre las decla-
raciones del señorío de Dios y su voluntad salvadora y sanadora. 

Examinaremos en primer lugar los términos relacionados con 
el concepto autoridad para pasar examinar posteriormente los 
textos que definen la que Dios desea y aquella que rechaza.  



80

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

LOS TÉRMINOS 

Nuevo Testamento y LXX

El término “autoridad” resulta relevante en muchos ámbitos 
del texto bíblico. Es característica fundamental en la llamada 
“Gran Comisión” de Mateo 28:18-20, con el mandato de hacer 
discípulos. Escribe al respecto Shaw:

La autoridad suprema de Jesús es el fundamento 
bíblico de la misión local y mundial… No es casualidad 
que la declaración doctrinal de Mateo 28:18 preceda al 
mandato de Mateo 28:19, porque la autoridad del versí-
culo 18 está vinculada con el poder necesario para cum-
plir el mandato en el versículo 19.1

En el Nuevo Testamento la palabra traduce normalmente el tér-
mino griego exousía, aunque también se vierte como potestad (Jn 
1:12) o poder (Lc 12:5) en otros textos.2 Puede tener el sentido 
general de mando (Mt 8:9) o referirse, en plural, a los funcionarios 
o autoridades civiles (Lc 12:11; Tit 3:1). De forma especial se habla 
de la que tiene Jesús ya que es el fundamento de sus enseñanzas, 
obras e identidad como Hijo de Dios y Mesías.

El significado de poder, capacidad, potestad, entra en el campo 
semántico de la exousía, por ello, comenta (Broer (2001, p. 1448): 
“estos significados tienen lindes fluidas, porque derecho y potes-
tad pueden confluir el uno en el otro, y la potestad presupone el 

1 Shaw, J. Toda autoridad. Andamio. Barcelona, España. 2016, pp. 30-
31. Por otro lado, no menos relevante resulta la conexión entre esta y 
poder en este texto, relación que se considerará más adelante. Shaw (p, 
42) también ve en la exousía de Jesús “quizás el ejemplo más significativo de 
cristología implícita en la tradición del evangelio”. 

2 El término aparece ciento dos veces en el Nuevo Testamen-
to, principalmente en el libro de Apocalipsis y el evangelio de Lu-
cas. Broer, I. “ἐξουσία” Diccionario exegético del Nuevo Testa-
mento, vol.1. Sígueme. Salamanca, España. 2001, pp. 1446-53.  
Proctor, W. “Autoridad” Diccionario de Teología. Libros Desafío. Grand 
Rapids, EE. UU. 2006. El autor indica que estadísticamente la mayoría de 
las ocasiones se traduce por autoridad (46 veces), «potestad» 22 veces y 
«poder» 16 veces.  



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

81

poder / capacidad…, y porque la potestad contiene en sí misma 
la capacidad.”3

En cuanto a la versión griega de los LXX, el término exousía, 
aparece en los textos tardíos y más ampliamente en los libros de 
Daniel y Macabeos. Su empleo se relaciona, en la mitad de las oca-
siones, con la realeza y la magistratura, seguido de las referencias a 
la autoridad de Dios o de sus representantes.4  

Antiguo Testamento

Relacionados con exousía encontramos los términos hebreos 
mashal (2 S 23:3; Gn 1:18 gobernar, dominar) y shalat (Est 9:1; 
Dn 2:39 tener poder, dominar, gobernar) con referencia al do-
minio de Dios o de sus representantes, incluyendo ángeles y la 
figura mesiánica.5 Las palabras hebreas se usan también para el 
poder de los fenómenos naturales o del mundo sobrenatural. En 
estos casos es una autoridad conferida, no innata o natural.6 

Otros términos hebreos vinculados son sharar, «tener do-
minio» y tóqeph, «autoridad, poder»;7 kabásh, a partir de la raíz 
con el sentido de «pisotear», adquiere los significados de «hollar, 

3 En este sentido exousía entra en el campo semántico de dynamis, 
poder. Sin embargo, al parecer de Betz, dynamis “designa más bien el 
poder o la capacidad para una realización física, espiritual o política que 
reside en el que la ejerce” mientras la exousía “se usa solamente en rela-
ción con personas, significa poder de actuación que se ejercita… debido 
a la posición dentro de una ordenación determinada”. Beltz, O. “Poder” 
Diccionario teológico del Nuevo Testamento Vol.III. Sígueme. Salamanca, 
España. 1993, pp. 385-399, aquí 385-6. 

4 Edwards, J. R. “The authority of Jesús in the Gospel of Mark” The 
Journal of the Evengelical Theological Society 13, nº 2, (junio 1994), pp. 
217-233, aquí p. 218. 

5 Broer, I, pp. 1447-8. “En la versión LXX la palabra [aparece]… tra-
duciendo el hebreo memšalâ”. Los sujetos de la autoridad son diversos 
e incluyen en primer lugar, lógicamente, a Dios y Jesús, el Mesías, pero 
incluyen también los apóstoles, la comunidad, y el mundo espiritual. 

6 Edwards, 1994, p. 219
7 Ropero, A. “Autoridad”. Gran diccionario enciclopédico de la Biblia. 

CLIE. 2ª edición, junio 2013. Barcelona, España. 2013, p. 254. En donde se 
destacan los conceptos de «dirigir y ordenar»



82

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

sepultar, sojuzgar, someter, sujetar, violar»;8 radá, emparentado 
con el anterior en su significado «pisotear, subyugar, destrozar», 
se usa en el sentido de «estar a cargo, dirigir, dominar, enseño-
rear, mandar» entre otras.9  

Esta autoridad nace del ser y obrar de Dios. Él es el Crea-
dor de todas las cosas y por tanto señor y dueño de ellas (Sal 
24:1). Es relevante cómo este salmo la relaciona con creación 
y realeza. Particularmente, respecto a su pueblo, es el Crea-
dor de Israel (Is 43:1), el que le ha dado vida mediante el 
llamamiento de Abraham y la promesa hecha a él y su descen-
dencia (Gn 12:1-3). Como rey y señor, tiene el derecho para 
juzgar (shapat Gn 16:5; 18:25 cf. 1 Cr 16:14) y legislar. Él esta-
blece decretos (huqqot), sentencias (mishpatim), mandamientos 
(mitswot), leyes (torot, plural de torá). Lo hace en santidad y 
justicia (Pr 21:3; Sal 9:8; Am 5:24). 

En el vínculo entre Dios e Israel, un elemento principal 
es el redentor. Dios ha liberado a Israel de la esclavitud y ha 
establecido un pacto con el pueblo.10 Dios tiene, por tanto, 
todo derecho sobre este. Lo tiene por quién es y por lo que 
ha hecho. En este campo de la acción de Dios encontramos 
expresiones como: “la mano de Dios” o el “brazo extendido 
de Dios” que señalan su poder actuante. Igualmente, la fun-
ción real y pastoral que se atribuye a Dios.11 Los términos e 
imágenes subrayan esta afirmación reconociendo a Dios con 

8 Strong, J. Nueva concordancia Strong exhaustiva: Diccionario Strong 
de Palabras Originales del Antiguo y Nuevo Testamento. Caribe. Miami, 
EE. UU. 2002, p. 58

9 Strong, J. Nueva concordancia…, p. 122.
10 El pacto refleja tanto una relación de amor en la que Dios toma la 

iniciativa rescatando a Su pueblo y cumpliendo las promesas a Abraham, 
como la sumisión a sus leyes, justas y santas, que conducen a su pueblo 
por el camino de la justicia (cf. Dt. 4:1, 6-8, 35; 6:24-5, Mal 1:2)

11 Dios es “Gran Rey” (melek Mal 1:14), y pastor (rohi). Los títulos indi-
can tanto autoridad como cuidado. El título pastor se aplicaba desde anti-
guo a los reyes como representantes de los dioses. Casal, E. El Príncipe de 
los pastores. Tesis mast. FTC, 2014. Manuscrito inédito, pp. 87-8.



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

83

poder sobre todas las cosas, como señor y dueño de todo. Él 
es, además, la fuente de toda verdadera autoridad y establece 
los parámetros sobre los que esta descansa: su carácter santo 
y justo. 

El señorío de Dios sobre Israel queda formalizado en el esta-
blecimiento del pacto en el Sinaí y se desarrolla en la legislación 
mosaica, empapando cada parte de la Ley, Profetas y Escritos.

Desde el léxico y semántica utilizada no cabe duda del vín-
culo de la autoridad con aspectos gubernativos, de posición 
y de poder para el ejercicio de esta. Dios la delega en jueces, 
reyes, sacerdotes y profetas que la ejercen en diversos ámbi-
tos. La cuestión es si estos conceptos agotan su sentido o si el 
mismo texto bíblico nos provee de un desarrollo del concepto 
que va mucho más allá del simple ejercicio de una función, del 
poder o los derechos de una determinada posición. El sentido 
pleno lo encontramos al examinar también la dimensión prác-
tica de su ejercicio, especialmente al considerar la aprobación 
o denuncia por parte de los escritores bíblicos, impulsados 
por  la ruah divina. 

LA CRÍTICA DE LAS AUTORIDADES

Aun reconociendo el sentido positivo de la autoridad en 
las Escrituras y su valor para el gobierno y dirección del pue-
blo de Dios, en el Antiguo Testamento es frecuente encontrar 
denuncia y crítica profética respecto a la forma en que se 
ejerce. Esta crítica condena y arroja un vivo contraste entre el 
modelo que Dios propone y la ejercida por los líderes. Estos 
pastorean el rebaño de Dios, Israel, usando su posición para 
oprimir y abusar de la mayoría del pueblo. En este aspecto son 
paradigmáticos los textos de profetas como Isaías, Miqueas o 
Ezequiel. 

Los textos proféticos 

El mensaje de Isaías, en los primeros capítulos, dibuja este 
contraste entre lo que Dios espera de su pueblo y la vivencia en 



84

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

ese momento histórico, como se describe en los capítulos dos al 
cuatro.12 

El texto de Isaías 2:1 al 4:6 compendia la diferencia entre lo 
que Jerusalén, como símbolo del pueblo de Dios, debe ser, y lo 
que era en realidad. La estructura de estos versos tiene una for-
ma de “sándwich” en el que la descripción ideal, al principio y al 
final, sirve como denuncia de la experiencia histórica:13 

La Jerusalén ideal/futura (2:2--4), La Jerusalén real (2:5-4:1), 
Condición religiosa (2:5-21) Condición social (3:1-4:1), La Jeru-
salén ideal/futura (4:2-6). 

Esta denuncia de Isaías remarca que las malas prácticas que se 
dan en el interior del pueblo de Dios provienen de la incorporación 
de costumbres y modelos traídos de contextos paganos (Is 2:6), con 
una perspectiva ajena a la justicia, que promueve la acumulación de 
riquezas y poder (Is 2:7)14, manifestándose en la avidez y la avaricia 
que desposee a los pobres y débiles (Is. 3:14; cf. Mi 2:1-3). 

En la misma línea Miqueas y Ezequiel presentan la antítesis 
entre la conducta misericordiosa de Dios con su pueblo, espe-
cialmente como protector de huérfanos y viudas, y la conducta 
altiva, egoísta, hasta podíamos decir desgarradora, que represen-
tan los líderes del pueblo de Israel, quienes en lugar de cuidar 
las ovejas las oprimen y se aprovechan de ellas. 

La denuncia contra estas prácticas de las élites jerosolimitanas 
en el profeta Miqueas, abarca los capítulos 2 y 3, que dibujan un 

12 Textos paralelos entre Is 2:2-4 y Mi 4:1-4, Sobre el origen del pasaje 
es incierto si pertenece a Miqueas y lo incorpora Isaías o viceversa. Tam-
bién se propone que quizás era un himno conocido que ambos incorpo-
raron. Motyer, J. A. Isaías. Comentario Antiguo Testamento. Barcelona, 
Andamio. 1993, pp. 71-2 se inclina a favor del origen en Isaías, aunque sin 
dogmatismos.

13 Motyer, Isaías. Comentario…, p. 70
14 Aquí la denuncia del profeta recuerda el modelo de gobierno que se 

establece en Deuteronomio 17:15-16 que previene sobre la acumulación 
de posesiones y poder. 



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

85

cuadro al que se contrapone la figura mesiánica que aparece en 
los capítulos 4 y 5. El problema grave no es que haya autoridad 
sino de que clase. Especialmente estos textos proféticos ponen 
de relieve una comprensión y ejercicio de esta que Dios repudia 
con contundencia al descubrir el poder abusivo de estos líderes 
contra el pueblo de Dios. Planifican el mal del prójimo (Mi 2:1-
2), en un claro abuso de poder, roban y despojan con impunidad 
a los más débiles (Mi 2:9), además, corrompen todo el sistema 
marginando la justicia y exponiendo a los débiles al expolio de 
sus bienes, con la desvergüenza de justificar sus acciones con 
una actitud hipócrita y palabras piadosas (Mi 3:9-11RV60 cohe-
cho y avaricia se denuncian). 

El texto plantea la difícil convivencia de la autoridad ejercida 
desde el poder, entendido este como el ejercicio del gobierno des-
de la posición y con los medios para imponer los propios deseos, 
con la justicia. Recuerda el dicho “el poder corrompe y el poder 
absoluto corrompe absolutamente”. Un enfoque en el poder con-
vierte a los libertadores de hoy en los opresores de mañana. 

No menos duras son las acusaciones que vierte el profe-
ta Ezequiel contra los líderes, “los que pastorean” al pueblo de 
Dios, en el capítulo 34. 

El profeta Ezequiel (Ez 34:1-5) lanza esta diatriba contra los 
que teóricamente pastorean al pueblo, pero en realidad ejercen 
un dominio tiránico, pensando solo en ellos mismos. El poder 
y la posición se usan para el beneficio personal, tienen solo en 
mente el aprovechamiento de los recursos para engrosar los bie-
nes personales. De hecho, no apacientan el rebaño, sino que “se 
apacientan a sí mismos” (Ez 34:8), en una evidente dejación de 
responsabilidad. 

El cuadro que nos presentan los profetas, aunque describen 
momentos históricos, manifiestan la dinámica de toda autoridad 
fundamentada en la posición y el poder, y la grave problemática 
en la que deriva sea en el ámbito político, social, familiar o reli-
gioso. Especialmente grave es cuando estas condiciones se dan 



86

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

en el pueblo de Dios y, aquel que debería ser como una luz la os-
curidad, se asimila en sus relaciones y prácticas a “las naciones”.15 

La narrativa 

La autoridad de los reyes de Israel, en la mayoría de los casos, 
es expresión de un poder ejercido al margen y contra los desig-
nios divinos. Por ello, la evaluación de los reyes de Israel siem-
pre es negativa, cuando no un claro suspenso. Solo algunos reyes 
de Judá, excepcionales, reciben el beneplácito del aprobado. Una 
y otra vez, los textos proféticos, advierten sobre el destino al 
que conduce una administración corrompida, injusta, violenta, 
inmisericorde; inspirada en el modelo pagano, donde los reyes 
hacen exhibición de poder e intimidación para sojuzgar a las 
demás naciones. El gobierno que Dios aprueba es el que imparte 
justicia, protege, actúa “conforme al corazón de Dios” porque tie-
ne en Dios su referente, muestra misericordia, como expresa el 
salmista: la ira (justa) dura un momento, la misericordia es para 
siempre (Sal 30:5). 

La contraparte: el modelo de Dios

En contraposición con el mal ejercicio de la autoridad, se ob-
serva el modelo de Dios. De él surge el poder que redime de la 
esclavitud, cuida y provee para las necesidades, es fiel a su pala-
bra y justo en sus demandas y acciones. Esta autoridad positiva 
no niega el aspecto corrector o disciplinario, pero lo enmarca en 
el freno de la injusticia o el mal y con propósito transformador 
y restaurador.16 

Para esta contraparte es relevante la profecía de Miqueas y 
no solo por el anuncio del nacimiento del descendiente davídico 

15 Un modelo sin respecto por el prójimo y sus bienes. Aquí bastaría 
recordar como ejemplo el caso de Acab y la viña de Nabot. Según relata el 
texto bíblico el rey israelita es consciente de las limitaciones que impone 
la ley sobre su avaricia. Tal problema no existe para Jezabel, para quien el 
poder supone estar por encima de las leyes y normas morales (1R 21:1-15). 

16 El esquema profético de juicio-salvación apunta también en esta 
dirección. 



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

87

en Belén (Mi 5:2) sino por el contraste que establece entre el 
liderazgo mal ejercido y el modelo que representa el futuro des-
cendiente de David que encarna el carácter del buen pastor, cui-
dador del rebaño. El líder mesiánico reúne, recoge, cuida y cura 
(Mi 4:6-7). El modelo que surge de los «orígenes» davídicos es un 
siervo-pastor que atenderá al rebaño.17  

También Ezequiel, anuncia la intervención de Dios (Ez 34:11-
16), a quien presenta como el verdadero pastor de las ovejas. 
Este las cuida, protege y alimenta. Su actitud y acción sobre ellas 
es sanadora. La descripción de Ezequiel encontrará su punto de 
referencia final en el buen pastor, el mesías, en el discurso que 
encontramos en Jn 10. 

La aportación de Isaías en este aspecto incluye el anuncio del 
Emanuel (Is 7:14) y el desarrollo de la figura mesiánica en (Is 
9:1-7 y 11:1-16). El mesías convierte el tiempo de tinieblas en luz, 
trae alegría, quiebra el yugo opresor, actúa de forma justa. Está 
lleno del Espíritu del Señor, con sabiduría e inteligencia, conoce 
en profundidad y resuelve con justicia y equidad, sin acepción 
de personas. Inaugura un tiempo de paz y armonía. 

En la parte final de la profecía de Isaías, se presenta la figura 
del “siervo de Dios”.18 Los “cánticos del siervo”19 describen tanto 
el carácter como la misión de este siervo. Es el que trae luz a 
las naciones (Is 42:1,6; 49:6), restaura y trae justicia (Is 42:3-4; 
49:8), libera (Is 42:7; 49:9), alienta (Is 50:4), es quebrantado (Is 
50:6) pero sigue firme (Is 50:7), confía y descansa en el Señor (Is 
50:9), viene con la autoridad de Dios (Is 50:10), será exaltado (Is 

17 Tema de las profecías mesiánicas que de nuevo se contraponen al 
modelo de otros pueblos.

18 El debate sobre esta figura isaiana del “siervo de Dios” incluye, en 
un proceso de estrechamiento, a la nación de Israel, como instrumento de 
Dios para la misión, al remanente fiel que permanece aún en los momen-
tos de crisis y finalmente a una figura individual que en el Nuevo Testa-
mento se aplica a Jesús, el Cristo. 

19 Is 42:1-4; 49:1-6; 50:4-9; 52:13-53:12. Algunos añaden Is. 61:1-4 pero 
la mayoría concuerdan con los cuatro anteriores. 



88

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

52:13), pero antes sufrirá el rechazo (Is 52.14-53:3), lleva sobre 
sí el mal y pecado del pueblo (Is 4:4-6), muere el justo por los 
injustos (Is 53:7-10), es exaltado (Is 53:11-12). 

Los textos considerados configuran una imagen del liderazgo 
que Dios desea, marcado por la buena voluntad de Dios que 
sana, libera, cuida, restaura.20 Tanto la imagen pastoril como la 
del siervo concuerdan con esta misión principal de actuar en 
favor del “rebaño”.21 No muestra una actitud arrogante, más bien 
actúa en ocasiones en el silencio (Is 42:2), desde el sufrimien-
to y la humildad (Is 50:6). Como siervo ejerce su ministerio en 
“dependencia absoluta” de Dios en lugar de confiar en la propia 
sabiduría, fortaleza, poder o alianzas.22  

Es sobre esta configuración que nos podemos acercar al Nue-
vo Testamento para examinar el concepto de autoridad en Jesús. 

EL MODELO DE AUTORIDAD EN JESÚS 

Su autoridad

La singularidad de Jesús es reconocida de una manera inme-
diata por los discípulos. Aunque su comprensión se desarrolla 
a lo largo del ministerio de Jesús, la respuesta a su llamado a 
seguirlo y su compromiso consecuente, implica una aceptación 
de su autoridad como maestro especial. Frente a los hechos de 
Jesús y sus experiencias con Jesús, la pregunta sobre su identi-
dad aparece ante la evidencia de su poder aún sobre la naturale-
za: “¿quién es este que aún los vientos y el mar obedecen?” (Mt 
8:27; Lc 8:25; Mc 4:41), pregunta que se resuelve en la confesión 

20 Cf. Jr 22:3-5 abandonar el modelo de Dios aboca a Judá al desastre 
(cf. Jr 21:8)

21 Este aspecto también es destacado en los salmos (cf. Sal 89 donde la 
grandeza de Dios v. 5-14 tiene la función de sostener la confianza y segu-
ridad del pueblo (v. 15-18). 

22 Un fuerte énfasis en Isaías es el de la confianza en Dios que el “sier-
vo” manifiesta en esta dependencia del Señor. La seguridad no la dan las 
alianzas internacionales con los poderes del momento (como Asiria, Egip-
to o Babilonia).



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

89

petrina: “Tú eres el Cristo, el Hijo del Dios viviente” (Mt 16:16). 
Su ámbito de dominio incluye la creación, se extiende sobre la 
enfermedad o los endemoniados, lo que supone un poder es-
piritual sobre todos los ámbitos humanos en los que se pueda 
experimentar el mal y la opresión (Lc 4:36; Mc 2:5-12). 

También se manifiesta de forma llamativa en la enseñanza (Mt. 
7:28-29). Su reinterpretación de la Ley va hasta su fundamen-
to y propósito original, contrastando con la de los fariseos que 
apelan a la tradición: “oísteis que fue dicho, pero yo os digo”. 
Este “pero yo” supera la interpretación farisea y acude al tex-
to para sacar su esplendor radical.23 Que su enseñanza impactó 
poderosamente queda reflejado en el evangelio de Juan: “¡Jamás 
hombre alguno ha hablado como este hombre!” ( Jn 7:46). Las 
multitudes le siguen, reconocen su gracia y simplicidad en la co-
municación (parábolas). “Y se admiraban de su doctrina; porque 
les enseñaba como quien tiene autoridad, y no como los escri-
bas” (Mc 1:22-24).

En sus funciones también el “Hijo del hombre” posee una au-
toridad radical en el juicio sobre todo hombre (Jn 5:27); tiene 
“vida en sí mismo” (Jn 5:26). De hecho, la muerte no tiene poder 
sobre él (Hch 2:24). En su resurrección y ascensión se le sujeta el 
mundo espiritual (1P 3:22). El señorío del Cristo resucitado es el 
fundamento de la proclamación apostólica (Hch 2:36), es el Jesús 
de Nazaret, aquel a quien “Dios ha hecho Señor y Cristo”.  Por 
otro lado, no se ejerce de manera independiente sino en perfecta 
armonía y conexión con el Padre. Es el Padre quien se la otorga 
(Jn 5:26-27; Jn 17:2) como “enviado plenipotenciario” que repre-
senta y ejecuta la voluntad de quien le ha enviado (Jn 12:49).24

23 Expresión repetida en el “Sermón del Monte” (Mt 5-7). Dunn, J. D. El 
cristianismo en sus comienzos. Tomo I Jesús recordado. Estella, España. 
Verbo Divino, 2009, pp. 787-91 subraya la afirmación de autoridad perso-
nal en las expresiones típicas “en verdad” y “os digo”. 

24 Este énfasis en ser el “enviado del Padre” es una expresión típica del 
evangelio de Juan que toma la figura del “enviado plenipotenciario” para apli-
carla a Jesús. Tuñí, J.O, y Alegre, X. Escritos Joánicos y Cartas Católicas.2 ed. 



90

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

Dimensión redentora 

Los evangelios destacan la dimensión liberadora de esta au-
toridad de Jesús, con la misión de salvar, redimir, liberar, ya 
desde el comienzo del ministerio y en conexión con la inter-
pretación mesiánica de las profecías del Antiguo Testamento 
(Lc 4:16-19); liberadora también de las tradiciones y legalismo 
practicado por el entorno religioso especialmente de los es-
cribas y fariseos. La palabra de Jesús es una palabra “nueva” y 
autoritativa, como aparece en el llamado Sermón del Monte (Mt 
5-7). El texto de Jn 17:2 da un paso más cuando centra la misión 
de Jesús en “dar vida”, ese es el propósito principal al que se 
dirige su misión, es una “operación rescate” de plena confianza 
ya que quien la ejecuta tiene la habilidad, capacidad y poder 
pleno para llevarla a cabo. 

El señorío de Cristo se presenta entonces, no como una ex-
hibición de poderío gratuito, o de autoproclamación, sino en 
función de la misión: venir a “buscar y salvar lo que se había per-
dido”,25 como garantía de éxito liberador, de cumplimiento de las 
profecías. Está configurada con vocación de servicio, no como 
eslogan atractivo sino como acción concreta “yo estoy entre vo-
sotros como el que sirve” (Lc 22:26; cf. Jn 13). Este es el modelo 
que fundamentará el ejercicio de la autoridad en la iglesia, que 
modelará su actuación, que enfocará su propósito. 

La autoridad de Jesús cuestionada 

Los debates y controversias con los líderes religiosos son 
uno de los temas recurrentes en los evangelios. Son ellos los 
que principalmente se resisten a aceptar la autoridad de Jesús 
que pone en cuestión sus prácticas e interpretación de la Ley. 

Verbo Divino. Estella, España, 2022, p. 112. Shaw, P. recuerda la equiparación 
de la autoridad del Hijo al Padre (Jn 5:23), p. 70, así como la subordinación 
del Hijo al Padre (Jn 5:33), p. 76.

25 Lc 19:10. En Juan el lugar de atracción es la cruz (Jn 2:23-24) 



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

91

En el evangelio de Juan el conflicto se sirve desde los inicios 
de la narración (Jn 2:18)26 y se va radicalizando hasta la decisión 
de dar muerte a Jesús (Jn 11:53). En los evangelios sinópticos el 
conflicto también es evidente tomando como ejemplo Mt 21:23 
“¿Con qué autoridad…haces? ¿Quién te dio esta autoridad?”; o 
Mt 12:9 sobre la cuestión de si es lícito curar en sábado, en el 
contexto de una acción benefactora, a fin de sanar a un enfermo. 

En el contexto religioso, esta se ha institucionalizado y se 
mantiene por la posición y función (escribas, fariseos y sacerdo-
tes) y se ejerce por medio de reglas y normas.27 De esta manera 
olvidan que el fundamento está en Dios mismo y sus atributos; y 
en cuanto a las personas, su llamado y carácter. 

Aquella que Dios aprueba no se fundamente en la designación, 
ya sea humana, como sucedía en este tiempo con los sacerdotes 
impuestos por la jerarquía romana, o derivada de la genealogía, 
como sucedía con los levitas y reyes.28 Tienen el poder para ac-
tuar, dirigir, mandar por su posición, pero su actuación cae en 
el rechazo de Dios. Por eso, el modelo bíblico es el que provie-
ne del ejemplo, de la influencia, no de la imposición. Del que, 
dando libertad para decidir, adquiere seguidores comprometidos 
con la persona y el proyecto del reino de Dios (Jn 6:67).29 

Es importante subrayar también la actitud de Jesús, el Señor, 
respecto a los que le rechazaban. Él ( Jesús) confiesa que tenía 

26 La limpieza del templo responde a la autoridad de Jesús como verda-
dero templo de Dios.

27 La institucionalización de la autoridad. En Israel se da con el sacerdo-
cio (A Ropero, 254 «autoridad») Dt. 17:8-13 y más tarde es reforzada con el 
régimen monárquico, hereditario. 

28 En los inicios del sistema levítico Nadad y Abiú fueron descartados del 
ministerio por ejercer su función fuera de los límites de su misión (Nm 26:61). 

29 Maxwell, J. ha desarrollado todo un programa sobre liderazgo e in-
fluencia, el afirma “La verdadera medida del liderazgo es la influencia, 
nada más, nada menos.” Maxwell, J. Líder de 360º Cómo desarrollar su in-
fluencia desde cualquier posición en su organización. Nashville, EE. UU. 
Líder Latino, 2005, p. 4 y sigue “El liderazgo es influencia. Si usted no tiene 
la posición, ni la influencia, las personas no lo seguirán”, p. 72 



92

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

poder y ejércitos a su disposición, pero la violencia no era el me-
dio ni el recurso que utilizar: ejemplo es la reprensión a Pedro por 
su reacción violenta (Lc 22:50).30 La autoridad es final y escatoló-
gicamente reconocida aún por los incrédulos (Fil 2:10) ante la in-
negable gloria y grandeza de Cristo. Es sumisión ante la evidencia. 

QUÉ CLASE DE AUTORIDAD

En la autoridad hay cierto componente de poder. En ausencia 
de este no hay capacidad de decisión y acción. No es posible te-
ner y ejercer responsabilidad sin la potestad de tomar decisiones 
adecuadas, este aspecto está implícito en los términos y textos 
mencionados hasta aquí. La cuestión ahora es el propósito, el 
objetivo, el “para” al que debe enfocarse. 

Regresando al Antiguo Testamento, la narrativa nos muestra 
que es dada con propósitos concretos. En la narrativa de José 
(Gn 37-50), después de mostrar la posición adquirida por el joven 
vendido como esclavo, el texto expone dos aspectos fundamen-
tales en el ejercicio de esta. En primer lugar, José es un medio de 
bendición para Egipto al proveer, con su sabiduría, el alimento 
necesario para los años de escasez, se cumple así el anuncio y 
promesa a Abraham (Gn 12:1-3), ser medio de bendición para 
otros. Por otro lado, esta posición tiene un propósito especial re-
lacionado con la supervivencia de su propia familia, la base de la 
nación israelita, así lo declara José: “vosotros pensasteis hacerme 
mal, pero Dios lo encaminó a bien…para mantener con vida a 
mucho pueblo” Gn 50:20 RV2020. Esta notable dimensión salvadora 
se da en el contexto de temor de sus hermanos ante una posible 
venganza después de la muerte de su padre Jacob (Gn 50:17), 
sin embargo, José no ejerce una autoridad déspota ni vengativa 
sino benefactora. 

Moisés, el gran líder y referente en el Pentateuco, es una per-
sona transformada desde su visión de Dios en el Sinaí. Del uso 

30 En Cristo la victoria se da por medio de la Palabra de Dios que vence 
(Ap 1:16; 2:16; 19:15, 21). 



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

93

de la fuerza (Ex 2:12) pasó a ser epítome de humildad (Nm 12:3). 
El llamado de Moisés31 (Ex 3) destaca tanto por su resistencia al 
encargo como por la autoridad que Dios le confiere. Él va en el 
nombre de Dios, el “Yo soy”, para enfrentar a faraón, el opresor, 
y liberar al pueblo de Israel. El poder que Dios le da a Moisés, 
con capacidad milagrosa, tiene un propósito redentor: “para que 
saques a mi pueblo” (Ex 3:10b).32 

En el contexto de los libros proféticos también se destaca este 
propósito benefactor de la autoridad verdadera. Esta está enmar-
cada en la dimensión pastoral que protege y cuida de huérfanos y 
viudas, que atiende al extranjero. Enfocada en hacer el bien, para 
procurar la justicia y evitar el abuso contra los débiles.33 Esto se 
destaca especialmente en la figura del “siervo de Yahveh” que “es-
tablece un vínculo prevaleciente entre la santidad y la redención”.34

En Jesús sigue esta misma línea, (Hch 10:38) “anduvo ha-
ciendo bienes y liberando a los oprimidos del diablo, porque 
Dios estaba con él”. El vínculo entre obrar el bien y la presencia  
de Dios se destaca en este texto. De otra manera, la presencia de  
Dios se expresa en esta voluntad liberadora de los oprimidos 
del diablo (Lc 4:18-19). Así se concreta la misión de Jesús “bus-
car y salvar lo que se había perdido” (Lc 19:10), como se recoge 
antológicamente en las parábolas de Lc 15. Un poder que da 
vida (Jn 17:1-2).35 La actitud fundamental que mueve la misión 

31 Modelo de vocación profética, cf. Jeremías 1; Isaías 6. En todos estos 
casos existe un punto de resistencia y de conciencia de incapacidad solo 
superada por las palabras o acción de Dios. 

32 “El brazo del Señor” es la fuerza o poder de Dios que libra (Dt 9:29; 
26:8; cf. Is 51:9) que muestra misericordia Sal 136:12). Igualmente, la “mano 
del Señor” salva (Hch 11:21; Lc 1:66). Aunque las expresiones también se 
usan para el castigo o la ira divina (Hch 13:11; Jr 13:21; 2R 17:36) estas tie-
nen un propósito corrector y un plan de restauración para los fieles. 

33 Is 1:17; Sal 68:5; 146:9; Zac :10. El abandono de huérfanos y viudas 
es señal de castigo divino, pero aún estas circunstancias son invitación del 
Santo para que su pueblo se vuelva a Él (Is 30:15).

34 Motyer Isaías. Comentario…, p. 24, destaca que “el Santo es el Reden-
tor” (Is 41:4; 43:3, 14; 48:17; 49:7; 52:10; 54:5). 

35 Jn 5:25-26 el que oye pasa de muerte a vida. 



94

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

de Jesús es la de servicio (Mr 10:45), que rompe el modelo de 
dominio instalado en las naciones, es decir, en la gentilidad, pero 
muy frecuentemente practicado en el pueblo de Dios a pesar de 
las advertencias y del modelo explícito de Jesús, el de servicio. El 
himno cristológico de Filipenses Flp 2:5-10, expresa esta misma 
idea de humildad y servicio como clave para la comunidad cris-
tiana que sigue el ejemplo de Jesús. 

La autoridad y la posición están interrelacionados como se 
ha podido ver anteriormente, pero ¿cuál es el que debe primar? 
Sobre priorizar la posición Maxwell afirma: 

Cuando una persona que se aferra a este mito [la 
posición] es identificada como un líder en potencia y se le 
pone frente a un equipo, esta persona se incomoda si no 
se le da una especie de título o posición que lo etiquete 
como tal ante los demás miembros del equipo. En vez de 
esforzarse para desarrollar relaciones con ellos y de ganar 
influencia de manera natural, esta clase de persona espera 
que un líder de posición le confiera autoridad o un título.36 

El caso de Timoteo puede ilustrar la tensión existente. Timo-
teo tiene una posición delicada en Éfeso, ha sido comisionado 
por Pablo para nombrar ancianos, es una persona joven, proba-
blemente sentía ciertas inseguridades y cierto temor de que no 
se le respetara por su juventud. Mientras la iglesia debía respetar 
esta posición y reconocer su autoridad, él debe manifestarla, no 
por imposición sino siendo ejemplo (1Ti 4:12).37 

La autoridad positiva se fundamenta en la confianza, la hones-
tidad y la justicia. Expresa el carácter santo, propósito benefactor 

36 “El mito de la posición como la clave del liderazgo”. Maxwell, Lide-
razgo 360 …, p. 4. 

37 Al respecto comenta J. Stott “Cuando nuestra autoridad es 
cuestionada, amenazada o resistida, tenemos la tentación de im-
ponernos por la fuerza. Tenemos que resistir a esta tentación. 
La autoridad bíblica deriva del llamamiento de Dios, los dones recibidos, 
el encargo efectuado y la fidelidad del desarrollo.” Stott, J. Los desafíos del 
liderazgo cristiano. Buenos Aires, ARG. Certeza, 2002, p. 55.



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

95

y poder ejecutivo de Dios para llevar a cabo sus justos designios 
por medio de Cristo. Estos tres elementos (carácter, propósito y 
poder) son elementos vitales, al igual que el orden. Primero nace 
de la confianza en quién es y cómo es Dios. Las palabras que se 
asocian con Cristo, entre otras, son fidelidad, verdad, autentici-
dad, bondad, justicia y misericordia. Su propósito es: benefactor, 
salvador, liberador. Y tiene todo el poder para llevarlo a cabo. El 
poder no es la esencia sino el medio o capacidad para alcanzar 
el fin propuesto. En ese sentido el poder es necesario y bueno, 
está al servicio de la realización del plan de Dios que como en la 
creación tiene un buen propósito porque está fundamentado en 
su carácter. Este planteamiento debe llevar a la reflexión sobre 
el ejercicio del liderazgo, sus límites y condiciones en la iglesia. 
El aspecto positivo no excluye la confrontación y la disciplina, 
pero aún estas deben tener un enfoque edificante y sanador (2 
Cor 13:10; Gal. 6.1-3).

En cuanto al ejercicio de la autoridad bíblica podemos con-
cluir que es la delegación, responsabilidad y derecho de ejercer 
el liderazgo para hacer el bien, guiando y edificando el pueblo 
de Dios y extendiendo el reino de Dios en la esfera del mundo.38 
Guiando y edificando, que no imponiendo. El modelo bíblico no 
autoriza el poder para realizar la propia voluntad o direccionar al 
pueblo de Dios fuera del marco de sus propósitos, ni promover 
la injusticia. No se apoya en la acción coercitiva,39 la autoridad 
divina invita, compromete, anima, Dios no busca la sumisión 
externa que mantiene las normas pero que mantiene el corazón 
lejos de su voluntad. 

LA AUTORIDAD EN LA IGLESIA 

La autoridad positiva, es básica y fundamenta la misión de la 
iglesia. La fuente de esta, en el ministerio, viene del llamado de 

38 Conecta así tanto con la autoridad de Cristo como con la misión de Cristo. 
39 Este aspecto en todo caso se dará en relación con la defensa de los 

débiles y la justicia no para imponer las propias opiniones. 



96

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

Dios, de la capacitación de Dios, del obrar del Espíritu y de la 
dirección de la Palabra que nos posibilita desarrollar el modelo 
de Cristo. Toda posición de liderazgo que no tome en cuenta 
estos elementos es, en realidad, una usurpación que pervierte el 
verdadero propósito. 

En el acercamiento al tema del liderazgo es fácil subrayar más 
la posición, el poder para ejercer el gobierno y olvidar el propó-
sito que esta posición tiene. En algunos extremos se encuentran 
propuestas que plantean el dominio del creyente o la iglesia, 
como derecho para someter los poderes civiles, pero no vemos 
nada semejante en la vida y ministerio de Jesús.40 El poder que 
debemos ejercer es el de la persuasión por medio de la propia 
vida y la exposición del evangelio, que es una proclamación de 
nueva vida en Cristo.41 

Ciertamente, la autoridad es un elemento importante en la 
iglesia en su comisión de hacer discípulos (Mt 28:18-20). Pero no 
es propia, sino que está en dependencia de la potestad del Jesús 
resucitado, Señor de todas las cosas. Es desde esta que se enco-
mienda a los apóstoles la misión de hacer discípulos. La misión 
sería incompleta sin recordar un texto principal del libro que na-
rra el nacimiento y extensión de la iglesia en el primer siglo: Hch 
1:8 pone de manifiesto una necesidad especial en la iglesia para 
llevar a cabo su misión, la necesidad de “poder” (dynamis) para 
la realización de la tarea. Se trata de la capacitación necesaria 
que será obra del Espíritu Santo derramado sobre la comunidad 
expectante y orante después de la ascensión de Cristo. El cumpli-
miento de la promesa anunciada ya en el profeta Joel (Hch 2:3-
4, 16-21; Jl 2:28-32) es elemento imprescindible para la misión, 
como lo fue para el ministerio de Cristo. 

40 Movimientos como “el Reino ahora” que supone la imposición de la 
ética cristiana a una sociedad no cristiana. El peligro es volver al concepto 
“cristiandad” una sociedad de apariencia cristiana, formalista pero hipócri-
ta sin mantener los valores auténticos del evangelio. 

41 1 Pe 3:15 haciendo una sana y sabia apologética. 



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

97

El Espíritu es también el que llama (Hch 13:1-2), conduce la 
misión (Hch 8:29; 13:4, 9; 16:7, 9), da las palabras oportunas 
(Hch 4:8; Mt 10:19-20; Jn 14:26; 16:13-4). Es el que obra en el 
corazón y vida de las personas de forma que puedan ser trans-
formadas. Esta capacitación y poder tiene un propósito concreto: 
ser colaboradores en la edificación de la iglesia.42      

La autoridad de Cristo es dada por el Padre para poder actuar, 
no es independiente (Jn 15:4). De la misma manera, la que da 
fruto solo puede mantenerse a través de una relación viva con 
Cristo (Jn 15:5b). No se trata de un título o posición obtenido 
sino de una relación mantenida.43 

REFLEXIÓN DESDE LA DIMENSIÓN PASTORAL 

Mucho de lo que ya se ha planteado queda recogido en unos 
breves pero densos versículos de 1 Pe 5:1-4, dirigidos a los pas-
tores de las iglesias en la zona del Asia Menor. La autoridad que 
propugna la carta de Pedro no es «sobre» sino «entre» (1 Pe 5:1-
3).44 Supervisar (obispo), no es estar por encima de los demás, 
es mirar y cuidar a los demás. El obispo forma parte de la comu-
nidad y la atiende. La enseñanza de Pedro cuestiona un modelo 
jerárquico, con una diferencia entre los que mandan o dirigen y 
la congregación. No cuestiona la posición, ni la responsabilidad 
de quienes tienen que “estar al frente” (1Ts 5:12).45 Su función se 
considera relevante, por ello se nombran ancianos en las iglesias 

42 Mt 16:18, se desarrolla por medio del Espíritu (Hch 1:8) y el ejercicio 
de los dones (Ef 4:12, 16) en los que el liderazgo capacita y todo el cuerpo 
está implicado.

43 Al modo de ver del autor el Nuevo Testamento no fundamenta una 
visión sacramentalista en el que una posición otorgue la posibilidad de 
tener poder para bendecir a otros. No es la posición sino la relación la que 
constituye a los creyentes en canales de la bendición de Dios, indepen-
dientemente de la posición. 

44 “Πρεσβυτέρους τοὺς ἐν ὑμῖν παρακαλῶ”
45 Aún en los debates teológicos, se consideren más participativos o 

menos (Hechos 15), requieren de la autoridad del que preside para el 
desarrollo del debate.  



98

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

ya en el inicio de las misiones paulinas (Hch 14:23) y se les en-
carga el cuidado de la iglesia (Hch 20:28),46 pero deben atender 
al modelo del “Príncipe de los pastores”, Cristo.47

La cuestión clave para entender y diferenciar la autoridad bí-
blica, aunque inserta en un contexto cultural concreto, tiene que 
ver tanto con la forma en que se ejerce esta, como con la com-
prensión de su sentido y esencia, que contrasta con los modelos 
del entorno (pagano) y abre puertas significativas para el desa-
rrollo de un modelo más cristológico. 

La autoridad en la iglesia es delegada, viene de Dios y debe 
conformarse a su modelo. Por tanto, debe ser en primer lugar 
sanadora, guardadora y guiadora. Que no expresa el gusto del 
líder, sino que construye una sociedad de «germanó»48. Una so-
ciedad de hermanos mayores y más jóvenes (en lenguaje de 1 
Jn) pero hermanos. En los que hay responsabilidades para todos 
los miembros de la familia. En la que también hay funciones que 
desarrollar y rendir cuentas.  El modelo pastoral que se ha remar-
cado tanto en los profetas como por Jesús es el del pastor-cui-
dador. No se trata de una relación paternalista que impide el 
crecimiento de los miembros de la iglesia, muy al contrario, es el 
modelo de servicio que se presenta como ejemplo para una vida 
plena y comprometida con el evangelio de Cristo. Es el pastor 
que da su vida por las ovejas.  Que está al servicio de los demás, 
no desde un servilismo gratificante que busca congratularse con 
todos, sino como quien busca el bien del prójimo por encima de 
su propio bien. Que tiene una actitud sacrificial sin descuidar su 
propio cuidado y responsabilidades. 

46 El texto de Hechos 20 interrelaciona las tres funciones de anciano, 
supervisor y pastor. (Hch 20:17, 28)

47 Casal, E El Príncipe…, p. 96. El uso de este título conecta con los tex-
tos proféticos mesiánicos en los que se usan términos de autoridad subor-
dinada a Dios como nasi’ o nagîd reservando el título de rey para Dios.

48 Expresión catalana que podríamos traducir por “hermandad” pero 
que indica más que un simple vínculo una relación de “calor” y cercanía. 



"Autoridad  constructiva" / Eliseo Casal Chousa

99

CONSIDERACIONES FINALES 

Confiamos en la autoridad de Dios porque Él es fiel, es el 
Dios creador y soberano sobre todas las cosas, tiene el poder y 
capacidad para cumplir sus promesas, nadie puede oponerse a 
sus propósitos, es el «creador» de Israel, tiene el derecho sobre 
Su pueblo. Pero más allá de invocar su derecho, Dios manifiesta 
amor inquebrantable (Mal 1:2; Sal 27:10). Según el modelo de 
Cristo, la autoridad no es una exhibición de fuerza que busca 
admiración o fama, más bien manifiesta el poder redentor del 
misericordioso Dios, tiene carácter salvífico, es capacitadora por 
medio del Espíritu, es impulsora de la misión de Dios que nos 
hace discípulos y embajadores del reino de Dios, genera con-
fianza y esperanza en un contexto de tinieblas y opresión.  Es 
autoridad que construye la iglesia. 

Esta dimensión redentora no es una cuestión incidental o acce-
soria, más bien es el fondo desde el que se presentan los textos 
que hablan del señorío de Dios, desde el vínculo que establece 
el pacto entre Dios y su pueblo. Por este vínculo, Dios protege, 
bendice, cuida y aún disciplina, pero siempre con la meta de re-
configurar al pueblo según el modelo de justicia y santidad que 
expresa el carácter de Dios. Esta prevalencia del aspecto redentor 
deshace cualquier concepción de la autoridad en la que se privile-
gia el poder o la posición como fundamentos o meta, en lugar de 
vincularla al bien mayor: la obra redentora, que conduce a la glo-
ria de Dios por el reconocimiento de su obrar, carácter y esencia. 

De igual manera, en el ámbito cristiano, debe sustentarse en 
el carácter, vida y capacidades espirituales de la persona. Toda 
autoridad que busca auto legitimarse por la posición cae en el 
descrédito. Porque, ¿cuál es mayor, el que se sienta a la mesa, o 
el que sirve? ¿No es el que se sienta a la mesa? Mas yo estoy entre 
vosotros como el que sirve (Lc 22:27). 

El liderazgo que Dios enseña no responde a la pregunta de ¿quién 
manda? Sino a la cuestión de ¿quién sirve? (Mr 10:45). Que no lucha 
por “mantener la silla” sino por ser medio de la bendición de Dios 



100

BYTHOY (Vol. IV / Núm. 3) 77-100

para otros. Es por ello una autoridad constructiva, que promueve, 
facilita y colabora en la construcción del pueblo de Dios, no esta-
bleciendo dominadores sobre la iglesia sino personas con corazón 
pastoral que cuidan, protegen, alimentan y sanan a la grey de Dios. 

BIBLIOGRAFÍA 

Beltz, O. “Poder” Diccionario teológico del Nuevo Testamento 
Vol.III. Sígueme. Salamanca, España. 1993.

Broer, I. “ἐξουσία” Diccionario exegético del Nuevo Testamento, 
vol.1. Sígueme. Salamanca, España. 2001.

Casal, E. El Príncipe de los pastores. Tesis mast. FTC, 2014.
Dunn, J. D. El cristianismo en sus comienzos. Tomo I Jesús re-

cordado. Estella, España. Verbo Divino, 2009.
Edwards, J. R. “The authority of Jesús in the Gospel of Mark” 

The Journal of the Evengelical Theological Society 13, nº 2, (junio 
1994).

Maxwell, J. Líder de 360º Cómo desarrollar su influencia des-
de cualquier posición en su organización. Nashville, EE. UU. Lí-
der Latino, 2005.

Motyer, J. A. Isaías. Comentario Antiguo Testamento. Barcelo-
na, Andamio, 1993.

Proctor, W. “Autoridad” Diccionario de Teología. Libros Desa-
fío. Grand Rapids, EE. UU. 2006.

Ropero, A. “Autoridad”. Gran diccionario enciclopédico de la 
Biblia. CLIE. 2ª edición, junio 2013. Barcelona, España. 2013.

Shaw, J. Toda autoridad. Andamio. Barcelona, España. 2016.
Stott, J. Los desafíos del liderazgo cristiano. Buenos Aires, 

ARG. Certeza, 2002.
Strong, J. Nueva concordancia Strong exhaustiva: Diccionario 

Strong de Palabras Originales del Antiguo y Nuevo Testamento. 
Caribe. Miami, EE. UU. 2002.

Tuñí, J.O, y Alegre, X. Escritos Joánicos y Cartas Católicas.2 
ed. Verbo Divino. Estella, España, 2022.




